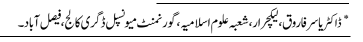
# ترجمة القرآن ازعبد السلام بن محمد کے خصائص و ممیّز ات اور تفسیر القرآن الکریم کا تحقیقی مطالعه (حصه اول) باسر فاروق \*

#### **Abstract**

Since the revealing of holy quran, many scholars did lot of services to convey Allah almighty's message regarding his teachings to human being. Many scholars wrote Quranic exegesis and interpretations, while the other hand hundreds of people translated it into other languages so that people may be able to learn its teaching according to their languages. In subcontinent, shah wali ullah and his sons got primary position by contributing in this regard. They translated holy quran first time in Urdu and Persian. This was the time of need to translate it. After them, a chain of translations and interpretation has been recognized. All of these had many features & characteristics but the translation and interpretation of Abdul Salam bin Muhammad, which we are presenting in this research are more valuable and much better then all. In his translation he secured a huge attention by scholars of Pakistan. Because his translation has many qualities and features i.e. accuracy of meaning, exact meaning of Arabic word, meaning of silent word from text, idiomatic translation, sequence of meaning etc. His interpretation of Quran also has many characteristics and features which highlights it among many other interpretations. In this paper, we've presented a research on the methodology of his great translation & interpretations along with their features and qualities.

**Keywords:** translation, tafsir ul Quran al Karim, Abdul Salam bin Muhammad, Sub-continent, idiomatic.



#### تعارف

برِصغیر میں ترجمہ قرآن کی جس روایت کا آغاز خانوادہ شاہ ولی اللّٰہی نے کیااس کے اثرات پاک وہند کے تمام مکاتب فکر پر مر تب ہوئے۔ قرآن مجید کے تراجم کی ضرورت واہمیت کو محض مسلم علاء نے ہی محسوس نہ کیابلکہ غیر مسلم محققین نے بھی اس فن میں خوب داد وصول کی۔ اسی طرح دنیا کی ہر مشہور زبان میں قرآن کا ترجمہ کیا گیااور اس فن کے ذریعے اسلامی تعلیمات کو چہار سو پہنچانے کی غرض سے روز بروز ترقی ملتی رہی۔ تاہم بیبات بہت حد تک اب عیاں ہوتی چلی جارہی ہے کہ اکثر تراجم قرآنی جو ابتدائی حیثیت سے منصہ شہود پر آئے وہ ایک "ضرورت" کے تحت تھے کہ لوگوں کو قرآن کی تعلیمات ان کی ہی زبان میں بہ پہنچائی جاسکیں اور وہ خود اس کے اسرار ور موز پر مطلع ہو سکیں۔ اس زاویہ نگاہ کی تائید بذات خود ان تراجم کو دیکھنے سے ہوتی ہے ، نیز مختلف تراجم کا تقابلی مطالعہ بھی اس رجان کو مزید تقویت دیتا ہے۔ کی تائید بذات خود اس سلسلہ میں متعدد تراجم اور ان کے اسبابِ ترجمہ کو دیکھنے کے بعد اس نتیجہ پر پہنچاہے کہ تراجم میں توث رائم الحروف اس سلسلہ میں متعدد تراجم اور ان کے اسبابِ ترجمہ کو دیکھنے کے بعد اس نتیجہ پر پہنچاہے کہ تراجم میں توث مقاصد پیشِ نظر مضمون پاکستان کے انھوں نے اپنی مرضی سے قرآن کے تراجم کے اور پھر اعتراضات و اشکالات وارد کیے۔ پیشِ نظر مضمون پاکستان کے انھوں نے اپنی مرضی سے قرآن کے تراجم کے اور پھر اعتراضات و اشکالات وارد کیے۔ پیشِ نظر مضمون پاکستان کے ایک معروف عالم دین اور استانے القرآن والحدیث مولانا عبدالسلام بن محمد (بھٹوی) خطفہ اللّٰہ کے ترجمہ قرآن کے خصائص و ممیزات کو بیان کرنے کے متعلق ہے۔

موصوف عرصہ ۴۵ سال سے قرآن و حدیث کی تعلیم دے رہے ہیں اور فی الوقت مرکز طیبہ مرید کے میں پچھلے تیس سال سے صحح ابخاری کا درس دے رہے ہیں۔ (۱) بیر ترجمہ و تفسیر ان کی اس پورے دورانیہ میں کی گئی محنت ِشاقہ کا نچوٹر اور حاصلِ مطالعہ ہے۔ اولاً انہوں نے ترجمہ ہی کیا تھا جو سن ۲۰۰۷ء میں پہلی بار طبع ہواتھا بعد ازاں لوگوں کے اصرار پر تفسیر القرآن الکریم لکھی جو حد درجہ مقبول ہوئی۔ تفسیر دعوۃ القرآن از ابو نعمان سیف اللہ خالد میں بھی انہی کا ترجمہ شامل کیا گیا ہے۔ اس تحریر میں موصوف کے اس ترجمہ کی خصوصیات و امتیازات اور تفسیر کا منہ واسلوب بھی پیش کی جائیں گی، کیا جائے گا تاہم اصلاً ترجمہ قرآن کو موضوع بناکر اس کی افادیت کو واضح کیا جائے اور اس کی ممیز ات پیش کی جائیں گی، تعلیان کی تفسیر کا تحقیقی مطالعہ بیش کیا جائے گا۔

مولاناعبدالسلام بن محمد کی تفسیر کے صفحہ کی ترتیب میہ ہے کہ اوپر قرآنِ مجید کا متن، اس کے پنچے ترجمہ اور پھر اس کے پنچے تفسیر ہے۔ چنانچہ ہماری اس تحقیق میں اول ترجمہ کو focus کیا جائے گا اور اس کے ساتھ ساتھ تفسیر سے توضیحات ذکر کی جائیں گی۔ اس کے بعد ایک الگ مبحث (جو مستقل ایک مضمون کی شکل ہے) قائم کرتے ہوئے تفسیر القرآن الکریم کاعمومی منج واسلوب پیش کیا جائے گا۔

# ترجمه كي ضرورت اور اسباب

متر جم (مولاناعبدالسلام بن محمد ) نے ترجمہ کے شروع نو ضِ متر جم 'کے عنوان سے اپنے ترجمہ کی ضرورت واسباب اور خصوصیات پر روشنی ڈالی ہے اور پھر تفسیر کے شروع میں اسی عرضِ متر جم کو دوبارہ نقل کر دیا ہے۔ ترجمہ قرآن کی ضرورت کے بارے میں لکھتے ہیں:

"اکثر حضرات کے تراجم با محاورہ اور چند ایک لفظی ہیں، مگر ان تمام تراجم کے باوجود کام کی گنجائش باقی ہے۔ کیو نکہ اللہ تعالیٰ کے کلام میں آنے والا کوئی لفظ کوئی حرف بے مقصد نہیں ہو سکتا، مگر اکثر تراجم میں کئی الفاظ کو چھوڑدیا گیاہے، الفاظ کی کی بیشی کوتر جے کے وقت ملحوظ نہیں رکھا گیا، الفاظ کی تقدیم و تاخیر سے معنیٰ میں جو تاکید یا حصر پیدا ہو تا ہے اس کا خیال نہیں کیا گیا اور بعض تراجم میں ایک جگہ ان میں سے کسی چیز کا خیال رکھا گیا ہے تو دوسری جگہ اس کا خیال نہیں کیا گیا۔ اس کے علاوہ بعض تراجم میں قر آن کے الفاظ سے زاکد الفاظ ترجے میں داخل کر دیے گئے ہیں، جنہیں تشر ت کہا جاسکتا ہے، کلام اللہ کا ترجمہ نہیں۔ "(۲) نہوں نے قر آن کا ایک اور ترجمہ لکھنا شر وغ کیا، بلکہ وہ خود دوسرے مقام پر اس کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں: سے انہوں نے قر آن کا ایک اور ترجمہ لکھنا شر وغ کیا، بلکہ وہ خود دوسرے مقام پر اس کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں: "اس لیے ایبے ترجمہ کی ضرورت باقی ہے جس میں قر آنِ مجید کے کسی لفظ کا ترجمہ نہ چھوڑا گیا ہو اور اس سے زائد ترجمہ داخل نہ کیا گیا ہو۔ میں نے اپنی طاقت کے مطابق سے کام کیا ہے، مگر مجھے اعتراف ہے کہ میں ختی ادا نہیں کر سکتا، کیونکہ ایک زبان سے دوسری ختی ادانہیں کر سکتا، کیونکہ ایک زبان سے دوسری ختی دان میں ترجمہ سوفیصد ممکن نہیں۔ "ت

الغرض، مترجم نے جس قدر جانفشانی اور عرق ریزی سے یہ ترجمہ کیا ہے اس کی نظیر نہیں ملتی۔ برصغیر میں لکھے گئے قدیم و جدید تمام تراجم کے ساتھ اس کے نقابلی مطالعہ کی روشنی میں اس کی افادیت بہت زیادہ نظر آئی۔ راقم الحروف نے گیارہ بامحاورہ و لفظی تراجم کے ساتھ مقارنہ کیا ہے۔ جس کا نتیجہ یہ سامنے آیا ہے کہ پاک وہند میں لکھے گئے اکثر تراجم کی یہ نسبت یہ ترجمہ قرآن فائق اور زیادہ موزوں برائے مطالعہ و تدریس ہے اور مترجم یقیناً اپنے دعویٰ اور کوشش میں کامیاب نظر آتے ہیں۔ ذیل میں اس ترجمہ کی خصوصیات اور مترجم کی تفسیر القرآن الکریم کا مختیق مطالعہ پیش کیاجارہا ہے۔ اس سلسلہ میں راقم نے اپنی معروضات کوذیلی محاور ومباحث کے تحت پیش کیا ہے؛ اربحث اول؛ ترجمہ قرآن کی کھاظ سے خصائص۔ ۲۔ مجدث دوم؛ ترجمہ قرآن کی لفظی معنویت اور اثرات۔ سرمجٹ مور بارک کے تو کا کھاظ سے خصائص۔ سرمجٹ مور بارک کی لفظی معنویت اور اثرات۔

۳۷\_ مبحث چهارم: تفسیر القر آن الکریم کامنج واسلوب اور امتیازات ـ (اس مضمون کاحصه دوم ملاحظه ہو) ۵ ـ خاتمه البحث و نتائج

# مبحث اول:ترجمہ قرآن کے صرفی لحاظ سے خصائص

## ا۔ الفاظ کی بناوٹ میں حروفِ زوائد کی رعایت

عربی زبان میں ایک معنی کی او نیگی کے لیے چونکہ کئی الفاظ ہوتے ہیں اس لیے ان کی معنویت کا اثر عام طور پر متر جمین پیشِ نظر نہیں رکھتے۔ حالا نکہ ذراساغور و فکر ان کے معنی کی تعیین اور اس میں موجود تنوع کو واضح کر دیتا ہے۔ مثال کے طور پر اسم فاعل، صفتِ مشبہ، صیغہ مبالغہ اور اسم تفضیل کے معانی اشتقاقی لحاظ سے تو بکساں ہوں گے تاہم ان میں یک گونہ تفاوت پایاجا تا ہے۔ اسم فاعل محض کام کرنے والی ذات کو ظاہر کر تا ہے، صفتِ مشبہ اس فعل میں دوام کو ظاہر کر تا ہے، صفتِ مشبہ اس فعل میں دوام کو ظاہر کر تا ہے، صفتِ مشبہ اس فعل میں دوام کو ظاہر کر تا ہے، صفتِ مشبہ اس فعل میں نوام کو ظاہر کر تا ہے معلی میں ضدر جہ زیادتی کو ثابت کر تا ہے جبکہ اسم تفضیل فاعلیت کے معنی میں نسبتاً اور کسی کے مقابلہ میں اضافہ کو مضمن ہوتا ہے۔ (<sup>(2)</sup> چنانچہ متر جم موصوف نے ان سب کی رعایت رکھی ہے۔ بلکہ ابواب میں حروف کے اضافے کو بھی انہوں نے ملح فی خاطر رکھا ہے۔ اگر کسی جگہ ثلاثی مزید فیہ کاصیغہ آیا ہے تو ترجہہ اس کے مطابق کیا ہے۔ اس طرح افعال میں معنوی تا کید پیدا کرنے کے لیے عربوں کے ہاں جو نون ( ثقیامہ و خفیفہ ) استعال کے جاتے ہیں متنوی تا کید پیدا کرنے کے لیے عربوں کے ہاں جو نون ( ثقیامہ و خفیفہ ) استعال کے جاتے ہیں متنوی تا کید پیدا کرنے کے لیے عربوں کے ہاں جو نون ( ثقیامہ و خفیفہ ) استعال کے جاتے ہیں متنوی تا کید پیدا کرنے کے لیے عربوں کے ہاں جو نون ( ثقیامہ و خفیفہ ) استعال کے جاتے ہیں متنویت کو بھی خوب واضح کہا ہے۔ بیا اور اس قبیل کے دیگر امور کی تفصی درج ذیل ہیں:

### الف:صيغه مبالغه كاترجمه

صیغہ مبالغہ میں ایک تو معروف 'فعّالٌ یافَعُولٌ 'کاوزن ہے اور دوسر اعلاء صرف صفتِ مشبہ کو بھی دوام کے معنیٰ کو متضمن ہونے کی وجہ سے مبالغہ فی المعنیٰ کی علامت تصور کرتے ہیں۔ اس لیے فاعل 'فَعِیلِ ّاور فعّالٌ میں معنوی فرق ہو تا ہے۔ اردومتر جمین نے اس فرق کو طخوظ نہیں رکھا تاہم موصوف متر جم نے اس کا بہت زیادہ خیال رکھا ہے۔ وہ لکھتے ہیں: "بعض حضرات نے بچھ الفاظ کے ترجے میں اس کا خیال رکھا ہے بچھ میں نہیں رکھا، بعض نے ایک لفظ کے ترجمہ میں ایک خیال رکھا ہے بچھ میں نہیں رکھی۔ میں نے 'رحمان، رحیم، ترجمہ میں ایک جگہ یہ بات ملحوظ رکھی ہے اور دوسرے مقامات پر ملحوظ نہیں رکھی۔ میں نے 'رحمان، رحیم، علیم، عزیز، عفق، غفور، توّاب ' اور دوسرے تمام الفاظ میں، جہال وہ آئے ہیں، اس بات کا خیال رکھا ہے۔ " (۵)

مثال کے طور پر باب/لفظ 'غفَر یعفر غُفراناً' کے ذیلی مشتقات میں اس کو ملاحظہ کیا جائے۔ اسم فاعل: آیتِ کریمہ ' خَافِیہِ الذَّنْبِ ' میں لفظِ غافر کاتر جمہ ''گناہ بخشنے والا' کیاہے۔ (۲)

صفت مشبہ: آیتِ کریمہ اِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِیمٌ اللهِ الفظِ غفور کا ترجمہ صفت مشبہ ہونے کی وجہ سے اب حد بخشنے والا اس کیا گیا ہے۔ (2)

مبالغه: آیتِ کریمه و مَا بَیْنَهُمَا الْعَزِیزُ الْغَفَّارُ ، میں لفظِ عَفَّار کار جمه صیغه مبالغه ہونے کی وجه سے 'بہت بخشخ والا 'کیا گیاہے۔ (۸)

اس کی مزید تفصیل سورۃ الفاتحہ کی آیتِ' بسم اللّٰہ الرحمٰن الرحیم' میں الدَّ حُملٰنِ الدَّ حِیْمِہ' کے تحت ملاحظہ کی جاسکتی ہے جہاں موصوف نے غزیر الفائدہ اوراصولی بحث کی ہے۔ (۹)

# ب-خاصيات ِ ابواب (ثلاثي مزيد فيه وغيره) كالحاظ

اہل عرب کے ہاں الفاظ کی بناوٹ کا معانی پر خاص اثر مرتب ہوتا ہے۔ اس لیے انہوں نے یہ اصول وضع کیا ہے کہ "زیادۃ المعبانی دلیل علی زیادۃ المعبانی " کہ الفاظ کی زیادتی معلٰی کی زیادتی پر دلالت کرتی ہے۔ (۱۰) اگر کوئی لفظ باب خلاقی مجر د (تین حرفی) میں سے ہے تو باب خلاقی مزید فیہ (تین سے زائد حرفی) میں جانے کی صورت میں اس کا معلٰی فعلیت میں زیادتی ہو جائے گی۔ چنانچہ متر جم موصوف نے اس اصول کا ہر اس لفظ پر چیشِ نظر رکھا ہے جہاں یہ قاعدہ منطبق ہوتا ہے۔ اس کی امثلہ ان کی ترجمہ میں ہیں یوں مقامات پر ملاحظہ کی جاسکتی ہیں۔ ذیل میں چند ایک بطورِ نمونہ پیش کی حاربی ہیں:

الفظ اس تؤقَّل كاترجمه كرت موع كصيم بين:

"اسْ۔ تَوْقَدَ نَارًا" اَوْقَدَ نَارًا" کے معنی ہیں اس نے آگ جلائی۔ " اسْ۔ تَوْقَدَ " میں سین اور تاء زیادہ ہونے سے معنی میں اضافہ ہو گیا، اس لیے اس کا ترجمہ " خوب بھڑ کائی " کیا ہے۔ "(۱۱)

## ٢ ـ لفظ مُّطَهَّرَةٌ ' كاترجمه كرتي هوئ لكھتے ہيں:

"مُطَهَّرَةٌ :باب تفعیل سے اسم مفعول ہے۔ ایک حرف کے اضافے کی وجہ سے " نہایت پاک صاف " ترجمہ کیا گیا ہے، یعنی وہ ہر قسم کی ظاہری آلائشوں، مثلاً پیشاب، پاخانہ، تھوک، حیض وغیرہ سے اور باطنی آلائشوں مثلاً جھوٹ، حسد، کینہ وغیرہ سے پاک ہوں گی۔"(۱۲)

## ٣ لفظِ 'يُقَتَّلُوا ' كاترجمه كرتي بوئ لكهة بين:

" أَنْ يُقَتَّلُوْ ا : باب تفعيل كى وجه سے معنى ميں زيادتى كے اظہار كے ليے ترجمه ميں "برى طرح" كا اضافه كيا گيا ہے، اسى طرح "أَوْ يُصَلَّبُوْ ا ' اور "أَوْ تُنقَطَّعَ أَيْدِيْهِمْ " ميں بھى باب كاخيال ركھا گيا (١٣) \_ " (١٣)

ای طرح مترجم نے اکثر مقامات پر ترجمہ کرتے ہوئے دلیل کے طور پر ابواب کی خاصیات کا تذکرہ بھی کیا ہے۔ مثال کے طور پر لفظ یُٹ پوٹون کا ترجمہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

" یُخْدِعُوْنَ باب مفاعلہ سے ہے جس میں مشارکت پائی جاتی ہے، اس لیے ترجمہ " دھوکا بازی " کیا گیا ہے۔ "(۱۲)

بسااو قات فائدے کے طور پر ابواب سے متعلق کوئی نکتہ بھی لکھ دیتے ہیں۔ مثلاً الْمُمُنَّتَدِیْنَ کے ذیل میں لکھتے ہیں؛ لکھتے ہیں؛

"الْمُهُنْتُونِيْنَ بِهِ "إِمْتِدَاءٌ " يعنى باب افتعال سے اسم فاعل کی جمع ہے، مصدر "مِوْ يَدُّ " (جمعنی شک) سے فعل مجر دنہیں آتا، بلکہ ہمیشہ باب افتعال سے آتا ہے۔ "(۱۵)

اسی طرح لفظ کے معنوی اثر کو بیان کرتے ہوئے اس کی تفسیر بھی لفظ کے مطابق کرتے ہیں۔مثال کے طور پر لفظ یُکادِدِ کی توضیح ہی کرتے ہیں:

" اَلَمْ يَعْلَمُوْ اَ اَنَّهُ مَنْ يُحَادِدِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ : "يُحَادِدِ "ير "حکٌٌ "سے مشتق ہے جس کا معنی "جانب "وں اور " جانب " ہے۔ باب مفاعلہ عموماً مقابلے کے لیے آتا ہے، یعنی اللہ اور اس کے رسول ایک جانب ہوں اور یہ اس کے مقابلے میں دوسری جانب ہوں۔ آگے سوال کے طور پر ان کا انجام ذکر فرمایا کہ کیا انھیں سے معلوم نہیں ؟سوال کا مقصد پوچھنا نہیں بلکہ بتانا ہے کہ بیہ بات اتنی واضح ہے کہ ہر کوئی جانتا ہے کہ اللہ تعالی اور اس کے پنجیبر کے مقابلے کا نتیجہ کیا ہوتا ہے۔ "(۱۱)

الغرض، ترجمہ میں الفاظ کا بھر پور خیال رکھتے ہوئے متر جم نے اس کو اپنی تفسیر میں جابجاواضح بھی کیا ہے اور اس کی تشر آگو تفسیر میں معنویت کا بھر پور اظہار بھی کیاہے۔

## ج- الفاظ تاكيد كامعلى

جن الفاظ یاافعال کے صیغوں کے معلیٰ میں تاکید پیدا کرنامقصود ہو عربی زبان میں اس کے کئی طریقے ہیں۔
ان سب میں کسی حرف کا اضافہ کیا جاتا ہے۔ بسااو قات یہ إضافه مقصود بہالفظ کے شروع میں ، بسااو قات در میان میں
(جیسا کہ ابواب کی خاصیات بارے بیان ہو چکاہے) یا پھر آخر میں کیا جاتا ہے۔ شروع میں جن الفاظ کا اضافہ ہو تاہے ان
میں خاص طور پر الفاظِ تاکید' إِنَّ، أَنَّ، لام تاکید، حروفِ قسم' وغیرہ ہوتے ہیں اور آخر میں نون التوکید ( تقیلہ و خفیفہ )
شامل ہیں۔ متر جم (عبد السلام بن مجمد ) لکھتے ہیں:

"میں نے تاکید کے عام مستعمل الفاظ کا ترجمہ کرنے کی کوشش کی ہے۔ مثلاً 'لام تاکید، نون ثقیلہ و خفیفہ، اِنَّ اور قد' کے لیے 'ضرور، بے شک، یقیناً، بلاشبہ، کوئی شک نہیں، ہر صورت، حقیقت بیہ ہے، واقعہ بیہ ہے، لازماً، فی الواقع، واقعی' وغیرہ جیسے الفاظ استعال کیا ہے، مثلاً یوسف کے قول" اِنَّا اذا کَظْلِمُونَ" کا ترجمہ" یقیناً ہم تواس وقت ظالم ہوں گے" (کیاہے)۔"(اُن

مترجم نے نونِ تاکید کی دونوں اقسام ، لام تاکید اور اسی طرح اُداقِ تاکید (اِنَّ واَنّ) کاہر جگہ خیال رکھا ہے۔ ان کی امثلہ ذیل میں ملاحظہ کی جائیں؛

نونِ تاكيد ثقیلہ: آیتِ كريمه' لَأَكِيدَنَّ أَصْنَامَكُمْ 'كاترجمه 'میں ضرور بی تمہارے بتوں كی خفیہ تدبیر كروں گا 'كياہے۔ (۱۸)

نون تاكيد خففہ: آيتِ كريمه 'كنسفعًا (اصل ميں كنسفعَن ہے) كاتر جمہ "ہم ضرور اسے پيشانی ك بالوں كے ساتھ تھسيٹيں گے 'كياہے۔ (١٩)

لام تاكید: سوره لیس كى آیاتِ كريمه ' إِنَّا إِلَيْكُهُ مُوْسَلُونَ ' اور ' إِنَّا إِلَيْكُهُ لَهُوْسَلُونَ ' كَ تراجم ميں اس امر كو ملحوظ ركھا گیا ہے۔ چنانچہ اول الذكر كاتر جمه ' بے شك ہم تمہارى طرف بھیج گئے ہیں ' كیا ہے اور ثانی الذكر كا ترجمه ' ہم تمہارى طرف ضرور بھیج ہوئے ہیں ' كیا ہے۔ (۲۰) اس كی توجیه كرتے ہوئے اپنی تغییر میں لکھتے ہیں:

" سورہ لیٰس میں إِنَّا إِلَيْكُمْ مُوْسَلُونَ اور إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُوْسَلُونَ كاايک بی ترجمه کیا گیاہے، ظاہر ہے کہ اس سے دوسری آیت میں 'لام' محض بے فائدہ تھہر تاہے، جبکہ ایساخیال کرنا بھی درست نہیں۔"(۲۱)

اگر حروفِ تاکید میں کسی قاعدہ و قانون کی روسے تخفیف ہو تواس کو بھی بیان کر دیے ہیں اور ترجمہ میں اس کی اصل کی رعایت کرتے ہوئے تاکیدی معلی کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر آیتِ کریمہ 'وَاِنُ کُنْتَ مِنْ قَبْلِه' کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

" یہ اِنْ " دراصل " اِنْک " تھا، تخفیف کے لیے کاف کو حذف کر دیااور " اِنَّ " کو " اِنْ " کر دیا۔ اس کی دلیل " لَمِنَ الْخَفِلْيْنَ " پر آنے والالام ہے اور یہ عربی کا مسلمہ قاعدہ ہے، اس کے مطابق ترجمہ کیا گیاہے۔ " اِنْ " اور لام کے ساتھ تاکید اس لیے کی ہے کہ کوئی یہ گمان نہ کرے کہ آپ یہ سب پھے پہلے ہی جانے سے، جیما کہ ہمارے کئی ناوان بھائی کہتے ہیں، بلکہ دوسری جگہ فرمایا: (تِلْكَ مِنْ اَنْبَاءِ الْغَيْبِ نُو حِيْهَا الْمِنْكَ مَا كُنْتَ تَعْلَمُهَا آنْتَ وَلَا قَوْمُكَ مِنْ قَبْلِ هَذَا) [ سود: ۴۹] " یہ غیب کی خبروں سے نئے جنس ہم تیری طرف و حی کرتے ہیں، اس سے پہلے نہ تواضی جانتا تھا اور نہ تیری قوم۔ "(۲۲)

# د الفاظ كي ساخت مين حروف زائده ومحذوفه كي وضاحت

دوارنِ ترجمہ مترجم (مولاناعبدالسلام بن محمہ) نے قر آن مجید میں مذکور الفاظ کی ساخت کو بہت زیادہ مدِ نظر رکھاہے۔ اگر کوئی لفظ اپنی اصل سے زائد حروف پر مشتمل ہے تواس کے معنیٰ میں اس کو شامل کر دیتے ہیں۔ اور اگر کوئی حرف حذف ہو گیا ہے تواس کا ترجمہ کرتے ہوئے اس کو واضح کر دیتے ہیں۔ ان کی امثلہ درج ذیل ہیں:

السفط کی زیادتی: آیتِ کریمہ ' اَوَلَمُهُ یَنْظُرُوا فِیْ مَلَکُوْتِ السَّلُوٰتِ ' میں لفظِ" مَلَکُوْتِ " کا ترجمہ 'عظیم الثان

سلطنت' کیاہے اور اس کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

اس کی دوسری مثال: آیتِ کریمہ' وَمَنُ یَّفْعَلْ ذٰلِكَ یَلْقَ أَثَامًا' میں لفظ ' آثَامًا' ہے۔ جس کا ترجمہ ' سخت گناہ' کیا ہے۔ اس کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

" إِنْهُمْ " میں الف کے اضافے سے معنی میں اضافہ ہوگیا، " سخت گناہ۔ " اس کا معنی گناہ کی جزا بھی آتا ہے، یعنی سخت گناہ کی سزا یائے گا۔ "(۲۲)

۲۔ لفظ کا حذف: آیتِ کریمہ' وَالَّیْهِ مَأْبِ' کا ترجمہ' اور اس کی طرف ہی میر الوٹناہے' کیاہے، اس کی وضاحت کرتے ہوئے کصح ہیں:

" وَالْنَهِ مَاٰبِ: "مَاٰبِ "به "اُبَ يَوُّوْبُ " (ن، اجوف واوی) سے مصدر میمی ہے، اصل "مَاٰبِيُ " تھا، لینی میر الوٹنا، "یاء "حذف کر کے کسرہ اس پر دلالت کے لیے باقی رکھا ہے۔ "(۲۵)

نیز ترجمہ میں حصر یعنی لفظ 'ہی' کا اضافہ اس لیے کیا کہ خبر مقدم اور مبتدامؤخر ہے۔اسی طرح زوائد کی مزید تفصیل لفظ 'طاغوت' اور حذف کی الفاظ' وعیدی،عقابی' پر ملاحظہ کی جاسکتی ہے۔

# ھ\_مصدری معلی کی وضاحت

قر آنِ مجید میں مذکور مصادر کی معانی میں عام طور پر مختلف تراجم میں معنوی اختلاف سامنے آتا ہے۔ ایک ہی لفظ کو بعض متر جم مصدر، بعض اسم ظرف سمجھ لیتے ہیں۔ اس طرح بسااو قات مصدر اسم فاعل کے معنیٰ کو متضمن ہو تا ہے ، یا پھر صفتِ مشبہ یا مبالغہ کے طور پر۔ ان وجوہات کی بناء پر معنیٰ میں سقم آجاتا ہے۔ موصوف نے اس قبیل کے الفاظ ومصادر کی توجیہات کو بیان کرنے کے ساتھ ساتھ ان کا درست محل و معنیٰ بھی کیا ہے۔ اس کی امثلہ درج ذیل ہیں؛

ا۔ سورہ الفاتحہ میں آیتِ کر بہہ" رَبِّ العلميُن "کے لفظ ربّ کے ترجمہ میں بہت زیادہ اختلاف اور توجیہات ہیں۔ اس میں انہوں نے ترجمہ الی توجیہ کی ہے کہ اختلاف رہتا ہی نہیں اور تمام اقوال میں تطبیق بھی ہو جاتی ہے۔ چبکہ تفیر انہوں نے اس کا ترجمہ مبالغہ کے معنی کو ملحوظ رکھتے ہوئے" پیدائش سے کمال تک پہنچانے والا' کیا ہے۔ جبکہ تفیر میں فرماتے ہیں:

" رَبِّ الْعٰلَمِیْنَ:رَبِّ کَا مَعْنی ہے سر دار جس کی اطاعت ہوتی ہو اور مالک اور پرورش کرنے والا۔ یہ " رَبِّ یَوْبُ (ن) پرورش کرنا( میں سے صفت مشبہ کا صیغہ ہے، یا مصدر ہے جو مبالغہ کے لیے اسم فاعل کی جگہ استعال ہوا ہے، جیسے " زَیْنٌ عَدُلٌ" " زَیْنٌ عَادِلٌ " کی جگہ استعال

ہوتا ہے، یعنی زید اتنا عادل ہے کہ اس کا وجود ہی عدل ہے۔) اللہ تعالیٰ میں یہ تینوں صفات بدرجۂ اتم موجود ہیں، اس سے بڑا سید کوئی نہیں، وہی سب کا مالک ہے اور ہر ایک کو پیدائش سے کمال تک پہنچانے والا اور اس کی ہر ضرورت پوری کرنے والا بھی وہی ہے، گویا وہ ذات پاک سرایا پرورش ہے۔ "(۲۲)

٢- آيت كريم أيستَكُونَك عَن الْمَحِيْضِ "مِي لفظِ الْحِضْ كَى بابت لكت إين:

" کاضَ یَجِیْفُ (ض) سے اسم مصدر ہے، اس کا اصل معنی "بہنا " ہے۔ مراد عورت کاوہ خون ہے جو ہر ماہ عادت کے مطابق آتا ہے۔ عادت کے خلاف جو خون آئے وہ استحاضہ (پیاری) ہے۔ "(۲۷)

۔ آیتِ کریمہ' قال معاذ اللہ' میں لفظ معاذ کو مصدرِ میمی قرار دیتے ہوئے اس کی توضیح کرتے ہوئے لکھتے ہیں: "مَعَاذَ"مصدر میمی ہے، معنی ہے:" أَعُوْذُ بِاللهِ مَعَاذًا مِمَّا تُو یُدِینِ مَن سیعنی تم جو چاہتی ہو میں اس سے بیجنے کے لیے اللہ تعالیٰ کی پناہ ما نگتا ہوں کہ وہ جھے اپنی پناہ میں لے کر اس سے بچالے۔

# و۔ صیغوں کے ابواب اور ان اثرات کی تفصیل

دورانِ ترجمہ مولاناموصوف مختلف الفاظ اور صیغوں کے ابواب اور ان کی بناوٹ میں جو اصول کار فرماہوتے ہیں ان کو ملحوظِ خاطر رکھتے ہوئے ترجمہ کرتے ہیں اور تفسیرِ قر آن میں ان کے اثرات کو بھی واضح کرتے ہیں بلکہ ان کی توجیہات کا بھی ذکر فرمادہے ہیں۔اس کی امثلہ درج ذمل ہیں:

ا۔ آیتِ کریمہ' فَاِذَا تَطَهّری 'میں تطھرن کا ترجمہ' خوب پاک ہوجائیں' کیا اور' حتّٰی یَے ظُهُرُنَ ' کے بارے لکھتے ہیں:

" تحتیٰ یکظهُرْنَ: یہ باب " نَصَرَ " اور " کُرُهرَ " ہے ہے، بمعنی پاک ہوجائیں " تکطهْرْنَ " باب تفعل ہوا ہوا ہے، جس میں مبالغہ ہے، یعنی "خوب پاک ہوجائیں " عنسل کرلیں۔ " تحتیٰ یکظهُرُنَ " سے معلوم ہوا کہ حیض سے پاک ہونے تک جماع منع ہے، گر اللہ تعالیٰ نے جماع کی اجازت " تکطهؓرُنَ " (یعنی عنسل کرنے) کے بعد دی ہے۔ " (۲۹)

۲۔ اس طرح آیتِ کریمہ' لا تُضَادَّ کا ترجمہ' نہ تکلیف دی جائے 'کیاہے تاہم تغییر دو طرح کی ہے۔اس کی وضاحت کرتے ہوئے کھتے ہیں:

لَا تُضَادَّ: بیر "ضَرَرَ" سے باب مفاعلہ کا واحد مؤنث نہی حاضر مجہول کا صیغہ ہے، ترجمہ اسی کے مطابق کیا گیاہے۔ نہی حاضر معلوم بھی ہو سکتا ہے۔ ہمارے شیخ مجمہ عبدہ (رض) ککھتے ہیں: "ماں کو تکلیف دینا بہہے کہ وہ مثلاً اپنے بیچے کو اپنے پاس رکھنا جاہے مگر باپ زبر دستی چھین لے، پا بہ کہ اسے دودھ پلانے پر مجبور کرے اور خرچہ نہ دے اور باپ کو تکلیف دینا ہہ ہے کہ ماں بچے کا سارا بوجھ اس پر ڈال دے، یا دودھ پلانے سے انکار کر دے، یا بھاری اخراجات کا مطالبہ کرے جو باپ کی وسعت سے باہر ہوں۔ "آیت کا دوسر ا ترجمہ یہ بھی ہوسکتا ہے: "نہ مال بچے کی وجہ سے ضرر پہنچا کر باپ کو تکلیف دے اور نہ باپ بچے کی وجہ سے ماں کو ضرر پہنچائے۔ "پہلی صورت میں" لَا تُنْصَارً "صیغہ فعل مجہول کا ہوگا۔ دوسرے ترجمہ کے اعتبار سے صیغہ معروف، نتیجہ ایک ہی ہے۔ "(۴۰)

سر آیتِ کریمه 'و بجاءَ الْمُعَذِّرُوُنَ ' میں الْمُعَذِّرُوُنَ کا ترجمه ' جھوٹے بہانے بنانے والے ' کیاہے۔ جبکہ اکثر متر جمین نے محض ' بہانے بنانے والے 'کیاہے۔ اس کی وجہ بایں الفاظ ککھتے ہیں:

"بعض مفسرین نے "الْبُعُعَلِّدُوْنَ "سے مراد جھوٹے بہانے اور باطل عذر پیش کرنے والے لیے ہیں۔ زخشری (رض) نے اس رائے کی تائید کی ہے، وہ کہتے ہیں کہ "الْبُعُعَلِّدُوْنَ "باب تفعیل سے ہوتو" عَلَّرَ فِی الْأَهُمِ "کامعنی ہی ہے کہ اس نے کام میں سستی کی، اس کی کوشش ہی نہیں کی اور ظاہر یہ کیا کہ اس کا عذر تھا، حالا نکہ اس کا عذر کوئی نہ تھا اور اگر "الْبُعَلِّدُونَ "باب افتعال سے ہو اور اس کا اصل "مُعُتَّذِيْدُونَ " ہو پھر بھی جھوٹے بہانے ہی مراد ہیں، جیسا کہ آگے صاف آ رہا ہے: (يَعُتَّذِيْدُونَ الْنِيْمُمُ الْدَيْمِمُ الْدَيْمِمُ الْدَيْمِمُ الْدَيْمِمُ الْدَيْمِمُ الْدَيْمِمُ اللّٰ کَامُونَ اللّٰهِمُ اللّٰ کَامِیْمُ اللّٰہِمُمُ اللّٰہِمُ اللّٰہُ اللّٰہُ کَامِیْمَ اللّٰہُ اللّٰہُ کَامُونَ اللّٰہُ اللّٰہُ کَامُ اللّٰہُ کُمُونَ اللّٰہُ اللّٰہُ کُمُونَ اللّٰہُ اللّٰ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ کُلُونَ اللّٰہُ اللّٰمُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ کَلّٰ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰمُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰہُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ ال

موصوف کے اختیار کر دہ ترجمہ کی روشنی میں مندرجہ بالا دو تفییریں سامنے آتی ہیں جیسا کہ انہوں نے ذکر کیا ہے۔ ان میں سے پہلی تفییر کی تائید اس بات سے ہوتی ہے کہ ہر عذر والا جھوٹا نہیں تھا بلکہ اللہ تعالیٰ نے خود اگلی آیت میں کئی عذر والوں کو گناہ سے بری قرار دیا ہے اور اس آیت میں بھی دونوں قسموں میں سے" الَّذِیْنَ کَفَدُوُّا" ہی کو عذاب کی وعید سنائی ہے ، اگر چہ ترجے کار جمان دوسری تفییر کی طرف ہے ، یہ حافظ امام ابن کثیر (رض) کا موقف ہے جس میں وزن معلوم ہو تا ہے۔ (ایشاً)

## الفاظ کے صلات کابیان

یہ عربی زبان کا مسلّم اصول اور قاعدہ ہے کہ افعال کا اگر صلہ (وہ حرف جس کے ساتھ فعل کے متعلقات جڑے ہوں اور وہ فعل ان متعلقات کے مطابق معنی دے،اگر وہ) بدل دیا جائے تو معنی میں تبدیلی لازم آتی ہے۔ دورانِ ترجمہ موصوف نے اس امر کا بھر پور خیال رکھا ہے اور ترجمہ کرتے ہوئے صلہ کی تبدیلی کا اثر خوب ظاہر کیا ہے۔اس کی امثلہ درج ذیل ہیں:

ا۔ آیتِ کریمہ 'ومن پر غب عن ملة ابراهیم " میں لفظیر غب کا ترجمہ ' اور جو ابراہیم کے دین سے بے

رغبتی کرے' کیاہے۔اس کی تعجیہ یوں بیان کرتے ہیں:

" <sub>آخِ</sub> بَ کِرْ غَبُ " کے بعد اگر " فی " آئے تو اس کا معنی کسی چیز میں رغبت رکھنا اور اگر " " عن " آئے تو اس کا معنی بےرغبتی ہو تا ہے۔"(۲۲)

۲۔ 'اسْتَوْنی 'کا ترجمہ الیٰ کے صلہ کی وجہ سے پھر آسان کی طرف متوجہ ہو' کیا ہے۔ معنی کے اس تفاوت کو بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"ابن کثیر نے فرمایا : یہال" اسْتَوْنی " کے ضمن میں ارادہ کرنے اور متوجہ ہونے کا معنی رکھا گیا ہے، کیونکہ اسے " اِلَی " کے ساتھ متعدی کیا گیا ہے۔ "(۳۳)

سر آیتِ کریمه 'وَقَالَ از کَبُوْا فِیْهَا بِسْمِ اللهِ مَجْرِبِهَا وَمُوْلِسِهَا' میں لفظِ 'ارکبوا' کامعنی 'اس میں سوار ہوجاؤ' کیا ہے۔ اس کی وضاحت باس الفاظ کرتے ہیں:

"ارْکَبُوْا فِیهَا" عام طور پر سوار ہونے کے لیے "رکِب عَلَیْهِ "آتا ہے، یہاں" اِرْکَبُوْا عَلَیْهَا "کی جگہ "ارْکَبُوْا فِیْهَا "اس لیے فرمایا کہ کشتی میں کمرے کی طرح داخل ہو کر بیٹھا جاتا ہے، جب کہ گھوڑے وغیرہ کے اوپر سوار ہوتے ہیں۔ "(۳۳)

# ۲\_مبحث دوم: ترجمه قرآن کے نحوی لحاظ سے خصائص

## الف\_حروف عامله زائده كاترجمه اوراس كي توجيبات

یہ اور اس قبیل کے دیگر الفاظ کا ترجمہ کرتے ہوئے موصوف نے بہت محنت سے کام کیا ہے۔ ان کی امثلہ درج ذیل ہیں:

## ارمِن حرفب جر

الف۔ آیتِ کریمہ' وابتغوا من فضل الله 'کاترجمہ' اور اللہ کے فضل سے (حصہ) تلاش کرو' کیاہے۔

ب۔ آیتِ کریمہ' کُلّبَا أَرَادُوا أَنْ یَخْوُجُوا مِنْهَا مِنْ غَیّر' میں لفظ غُمِ کاترجمہ' سخت گھٹن' کیاہے۔

#### ۲\_باءحرف جر

الف۔ آیتِ کریمہ 'وَمَا هُم بِخْرِجِیْنَ مِن النَارِ ''میں باء نفی کی تاکید کے لیے ہے، اس لیے ترجمہ 'وہ کسی صورت آگ سے نکلنے والے نہیں' کیاہے۔ (۳۸)

ب۔ آیتِ کریمہ 'وما أنت بسُمع مَن فی القبور ' میں بمُسبِع کے لحاظ سے ترجمہ 'اور توہر گز اسے سانے والانہیں جو قبروں میں ہے ' کیا ہے۔ (۳۹)

ای طرح اگر مذکورہ بالا کے سواکوئی اور حروفِ عاملہ کلام میں موجود ہوں لیکن اشتباہ لاحق ہورہاہو تو ترجمہ ایسا کرتے ہیں کہ وہ اشتباہ ختم ہوجاتا ہے اور اس پھر تفسیر میں خود ان کی وضاحت بھی کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر آیتِ کریمہ ' الَّا تَتَعْضِلُواْ مِنْ دُوْنِيْ وَكِيْلًا' میں 'الَّا تتنخذوا' کا ترجمہ ' اور سے کہ ناتم بناؤ' کیاہے جس میں لفظ ' سے کہ' ان کا ترجمہ ہے۔ اس کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

اَلَّا تَتَّخِذُوْا مِنْ دُوْنِيْ وَكِيْلًا: "اَلَّا تَتَّخِذُوْا "اصل مِن "أَنْ لَا تَتَّخِذُوْا " ہے۔ يہاں "أَنْ "
كومصدريه مان كراس سے پہلے لام محذوف مانيں گے، يعنی "لئلَّا تَتَّخِذُوْا " (تاكه تم\_\_) يا "أَنْ "
جمعنی "أَنْ " (تفسيريه) ہے۔ "(٢٠)

## س- أن زائده كاترجمه

اَن زائدہ کا ترجمہ کسی متر جم نے نہیں کیا بلکہ اس کو مہمل سمجھ کا صرفِ نظر کیا ہے۔ راقم نے گیارہ تراجم کو دیکھا ہے کسی میں بھی اس کا ترجمہ ملحوظ نہیں رکھا گیا۔ دراصل ان زائدہ کا ترجمہ کرنے کی بابت اصول میہ ہے کہ اگر ایک ہی جملہ دوبار آئے اور ان میں سے دوسرے میں اس کو ذکر کیا گیا ہوتو مقصود معنیٰ کی تاکید اور تیقّن ہوتی ہے۔ موصوف کے ترجمہ میں اس کا خاص اہتمام کیا ہے۔ اس کی مثالیں درج ذیل ہے:

ا۔ سورہ عود کی آیتِ کریمہ 'ولہّا جَاءَت رُسُلنا لوطاً 'کا ترجمہ 'اور جب ہمارے بیجے ہوئے لوط کے پاس آئے '
کیا ہے (۱۳) اور 'ولہّا اُن جَاءَت رُسُلنا لوطاً 'کا ترجمہ 'اور جیسے ہی ہمارے بیجے ہوئے لوط کے پاس آئے ' کیا ہے۔ (۲۳)

۲۔ اسی طرح سورہ یوسف کی آیتِ کریمہ ' فلما ان جاء البشیر 'کا ترجمہ بھی متر جم نے اسی تیقن کے معنٰی کو شامل کرتے ہوئے ' پھر جیسے ہی خوشنجری دینے والا آیا 'کیا ہے۔ (۲۳)

## ٧-إذَامَاكاترجمه

عربی میں اذا (جب، جس وقت) ظرفیت کا معنی دینے کے لیے استعال کیا جاتا ہے۔ اس میں زمان کا معنی ہوتا ہے جو فعل کو کسی وقت کے ساتھ جوڑ دیتا ہے۔ لیکن بسااو قات اس کے ساتھ لفظِ 'ما' کا اضافہ بھی ہوتا ہے۔ اکثر مفسرین

ومتر جمین نے اس کوزائد قرار دے کر کوئی معلی نہیں کیا۔ تاہم مفسرین میں سے امام زمخشری اور انہی سے استفادہ کرتے ہوئے متر جم (عبد السلام بن محمد) نے اس کا ترجمہ تاکید کے طور پر کیا ہے۔ مثال کے طور پر آیتِ کریمہ' أَشَمَّ اذَا مَا وَقَعَ اَمَنتُه بِهِ ' کا ترجمہ تاکیدی معنی کو ملحوظ رکھتے ہوئے' کیا پھر جو نہی وہ (عذاب) آپڑے گا تو اس پر ایمان لے آؤ گے ؟' کیا ہے۔

# ب- صيغه جمع وتثنيه كي وضاحت

معلیٰ کی درست تعیین میں الفاظ کی وضع کا بہت زیادہ عمل دخل ہے۔ جو لفظ واحدہے اس میں اکائی، تثنیہ میں دو، اور جمع میں دوسے زائد کا معلیٰ عربوں کے یہاں لفظ کی وضع میں ملحوظ ہو تاہے۔ بسااو قات لفظ ظاہر کی طور پر لفظ واحد معلوم ہور ہاہو تاہے لیکن اس کا معلیٰ جمع کا ہو تاہے۔ اس قبیل کے الفاظ کو اسم جمع کہتے ہیں۔ تاہم جمع حقیقی یا تثنیہ ہو تو اور ان کی توضیح بھی ہو جائے تو ترجمہ میں درستی ہو جاتی ہے۔

مثال کے طور پر سورہ یوسف میں ' لیصاحِبِیِ السِّبْنِ ' کا ترجمہ اکثر مفسرین و مترجمین نے ' اے میرے جیل کے ساتھو'' کیاہے جو غلط ہے۔ جبکہ ہمارے پیشِ نظر مترجم نے اس کا ترجمہ ' اے قید خانے کے دوساتھو!' کیاہے۔ اس کی وضاحت کرتے ہوئے کھتے ہیں؛

''لِصَاحِبِيِ السِّبْنِ : ''صَاحِبِي ''اصل مِن ''صَاحِبَيْنِ '' قَاجُو ''صَاحِبُ ''(سائقی) کی تثنیہ ہے۔ ''السِّبْنِ '' کی طرف مضاف کیا تونون تثنیہ گر گیا اور یاء کو کسرہ دے کر آگے ملادیا گیا، یہ یاء متکلم کی نہیں، اس لیے معنی ہے ''اے قید خانے کے دوساتھیو!'' (۲۵)

اسی طرح لفظ ُ عُدَّی ' کاتر جمہ واحد' لڑائی کرنے والا' کیا جاتا ہے جبکہ یہ لفظ جمع کا ہے۔اس کی توضیح وتر جمہ متر جم (مولاناموصوف)نے یوں کیاہے:

" یہ " غَانٍ " کی جمع ہے، جو " غَوَا یَغُونُ " سے اسم فاعل ہے، بمعنی اڑنے والے، جیسے " رَا کِیعٌ " کی جمع " رُ " رُکِّعٌ " آتی ہے۔ (۲۲)

تثنیہ کی ایک اور مثال جس میں اکثر او قات تفسیر کی اختلاف بھی دیکھنے کو ملتا ہے ، لفظِ ' وَالَّانَٰ فِ یَاْتِیلِنِهَا' ہے۔اس کا ترجمہ و تفسیر کرتے ہوئے موصوف لکھتے ہیں:

"(اس) سے مراد زنا کرنے والے مرد عورت ہیں۔ علاوہ ازیں "یانیلینھا " میں "ہا " کی ضمیر پچھلی آیت میں ند کور الفاحشہ کی طرف جارہی ہے جس سے اس مقام پر مراد زنا ہے۔ اس فاحشہ سے مراد قوم لوط کاعمل ہو ہی نہیں سکتا۔ رہا "اللذان " تثنیہ مذکر کالفظ تو دوافراد اگر مذکر ومؤنث ہوں توان کے لیے تثنیہ مذکر کی ضمیر عام استعال ہوتی ہے اس میں کوئی قباحت نہیں۔"(۲۵)

## ج۔حصری و تاکیدی الفاظ و حروف غیر زائدہ کا ترجمہ

اس نوع میں وہ الفاظ شامل ہیں جو اصلاً تا کید کے لیے پاکسی دوسری خاص غرض کے لیے لائے جاتے ہیں تاہم اکثر متر جمین نے ان سے اغماض برتاہو۔

اولاً مفعول مطلق: جیسا کہ قاعدہ معلوم ہے کہ اگر مذکورہ (سابقہ) فعل سے مصدر ذکر کیا جائے تو وہ مفعول مطلق ہو تا ہے اور تاکید کے معلیٰ کو متضمن ہو تا ہے۔ اکثر متر جمین اس کا لفظی ترجمہ توکر دیتے ہیں تاہم اس میں تاکید ی معلیٰ کو ملحوظ ہی نہیں رکھتے یا بامحاورہ ترجمہ مشکل ہونے کی وجہ سے ترک کر دیتے ہیں جس سے کلام کا حسن خراب ہوجا تا ہے اور مقصد فوت ہوجا تا ہے۔ مثال کے طور پر آیتِ کریمہ 'وکل شیخی فصّلنا کا تفصیلاً 'کا ترجمہ اکثر نے ' اور ہم نے ہر چیز کو کھول کر بیان کر نا'کیا ہے۔ حالا نکہ یہ ترجمہ بالکل غلط اور ناموزوں ہے۔ موصوف نے اس کا ترجمہ ' اور ہر چیز ، ہم نے اسے کھول کر بیان کر دیا ہے ، خوب کھول کر بیان کر دیا ہے ، خوب کھول کر بیان کر نا'کیا ہے جو ہر اعتبار سے بہترین اور کلام کے عین مطابق ہے۔ (۲۸)

استغراق، بیانِ جنس اور عہد کے معنیٰ کو مضمن ہوتا ہے اس کے مطابق ترجمہ کرنا، بر صغیر کے عمومی تراجم قرآنیہ میں اس رجان کا فقد ان ہے، ماسوائے ان جگہوں کے جو معروف ہیں، لیکن وہاں بھی بین القوسین تشریکی انداز میں الفاظ لکھ دی جاتے ہیں۔ مثال کے طور پر آیتِ کریمہ 'فَعَصیٰ فِو عَونُ الدَّسُولُ کا ترجمہ ' پس فرعون نے رسول (موسیٰ ) کی نافرمانی کی 'کیا گیا ہے۔ تاہم موصوف نے اس کا ترجمہ ' سوفرعون نے اس بینام پہنچانے والے کی نافرمانی کی 'کیا ہے۔ اس

اس کی دوسری مثال جس میں الف لام استغراق کی معنی دیتا ہے، آیتِ کریمہ' الحمد للد رب العلمین' ہے جس میں الحمد کاتر جمہ موصوف نے' سب تعریف' کیاہے۔ (۵۰)

تیسری مثال جس میں الف لام عہد ذہنی (یعنی ذہن میں ایک فردیا شخص غیر متعین ہو) کا داخل تھا اور اس کا ترجمہ کرتے ہوئے اسے ملحوظ رکھا گیا ہے، آیت کریمہ' وأخاف أن یأکله الذئب' ہے جس کا ترجمہ تقریباً سبمی مترجمین نے' بھیڑیا' کیا ہے جبکہ عبد السلام بن محمد نے اس کا ترجمہ 'کوئی بھیڑیا' کیا ہے۔ (۱۵) جب کہ عہدِ خارتی (خارج لعنی ذہن میں ایک فردیا شئے متعین ہو) کی مثال آیت کریمہ 'واللّٰهُ رَءُوْ فُ بِالْعِبَادِ ' میں لفظ العرض ہے جس کا ترجمہ کیا ہے۔ (۵۲) دوسری مثال آیت کریمہ 'وان کا دُوْا لیکشتیفیڈ وُنک مِن الرَّدِ فِن ' میں لفظ الارض ہے جس کا ترجمہ فاضل مترجم نے 'اس زمین' کیا ہے اور تقییر میں وضاحت کی:

"ألْأَدُ ض " ميں الف لام عبد كاہے، مرادارض مكه ہے "(۵۳)

**ثالثاً حمر کامفہوم:** عام طور پر الفاظ کی تقدیم و تاخیر یازیادتی سے حاصل ہو تاہے۔مثال کے طور پر خبر اپنے مبتداسے مقدم ہو، یاخبر پر الف لام داخل ہوجو حصر کا تقاضا کرے۔اِس ترجمہ میں انہوں نے یہ سب امور پیشِ نظر رکھے

بیں۔امثلہ درج ذیل ہیں:

اول الذكر كى مثال: آيتِ كريمه 'قراكيُّهِ مَأْبِ ' كاترجمه ' اور اس كى طرف ہى مير الوٹناہے ' كياہے جس ميں حصر يعنی لفظ 'ہی ' كااضافہ اس ليے كيا كہ خبر مقدم اور مبتدامؤخرہے۔ (۵۴)

ثانی الذکر کی مثال: آیتِ کریمہ 'و هو العزیز الغفور 'کاترجمہ 'اوروہی سب پر غالب، بے حد بخشنے والاہے 'کیاہے اس لیے کہ مبتد اکی دونوں خبروں پر الف لام ہے۔ (۵۵)

رابعاً تخصیص کا معنی: بھی الفاظ کی نقتر یم و تاخیر یا اضافے کی وجہ سے ہو تا ہے۔ اس کی ایک وجہ مفعول بہ کا مقدم آنا بھی ہے۔ مفعول کے مقدم آنے سے معنی میں حصر پیدا ہو تا ہے اس کی مثال آیتِ کریمہ 'ایّاک نعبل وایّاک نستعین 'ہے۔ اس کا ترجمہ فاضل متر جم نے 'ہم صرف تیری عبادت کرتے ہیں اور صرف تجھ سے مددما نگتے ہیں' کیا ہے۔ چنا نجہ اس کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"اس میں بھی " اِیّاک " پہلے آنے کی وجہ سے حصرہے، یعنی ہم تجھ سے مددما نگتے ہیں، کسی دوسرے۔ نہیں۔ یہاں سے بندے کی درخواست شروع ہوتی ہے جو اللہ تعالیٰ کے فرمان کے مطابق قبول ہو پیکی۔ " (۵۲)

## د ـ کان وماکان کاتر جمه

تقریباً • ۹ فیصد متر جمین نے لفظِ کان کا ترجمہ 'تھایا ہے' صیغہ ماضی کے طور پر کیا ہے۔ کسی نے بھی اس امر کا خیال نہیں رکھا کہ کان کا ذکر کلام اللہ میں ایک خاص معنویت اور سیاق کے ساتھ ہو تا ہے۔ اس لیے برصغیر کے ہر کس وناکس کی زبان پر کان کا ترجمہ 'ہے یا تھا' مشہور ہے۔ حالانکہ یہ لفظ مختلف معانی کو متضمن ہو تا ہے۔ اس کے ان معانی کو درج ذیل امثلہ ہے احاکر کیا جا تا ہے جو مولانا عبد السلام بن مجمد کے ترجمہ میں موجود ہیں:

کان بمعنی ماضی: آیتِ کریمه 'وکان الله غفوراً رحیماً 'کاترجمه ' اور الله بمیشه سے بے حد بخشنے والا، نہایت مهربان ہے 'کیاہے۔ (۵۷)

كان بمعنی استمرار: آیتِ كريمه و مِن قَبْلُ كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ السَّيِّاتِ 'كاترجمه' وواس سے قبل بهت زیاده برائیال كياكرتے سے 'كيا ہے۔ اس كی توجيہ يول بيان كرتے ہیں:

" فعل مضارع پر "گان " آئے تواستمر ار اور جیشگی کامعنی دیتاہے، الابیر کہ اس کے خلاف کوئی دلیل ہو۔ "<sup>(۵۸)</sup>

کان بمعنیٰ کمریز کریمہ' کیف نکلّم من کان فی المهد صبیاً' کا ترجمہ' ہم اس سے کسے بات کریں جو ابھی تک گود میں بچہ ہے' کیاہے۔ (۵۹) اس ترجمہ سے کان کی معنویت کا بہت زیادہ فائدہ ہو تاہے کہ مخاطبین کو بہات سجھنے میں دشواری پیش نہیں آتی کہ میسی اس وقت بچے تھے۔

کان بمعنیٰ لایکنبیغی: آیتِ کریمه 'وماکان لمومن ولا مومنة' کاترجمه 'اور کبھی ناکسی مومن مردکا حق ہے اور نہ کسی مومن عورت کا' کیا ہے۔ (۱۲) اس ترجمہ میں لفظ کبھی سے کان کی زمانی اور لفظ حق سے لفظی ترجمہ واضح ہو گیا ہے۔

کان کے ساتھ حرفِ نفی کا ترجمہ: اس حوالے سے متر جم نے یہ دعویٰ کیا ہے کہ کان کے ساتھ نفی کا ترجمہ شاید ہی کسی متر جم نے کیا ہو'۔ ان کا یہ دعویٰ بالکل درست ہے۔ اس لیے کہ راقم کے پیشِ نظر تراجم قر آن میں ایک بھی ایسانہیں جس میں کان کے ساتھ حرفِ نفی کی موجودگی کا وہ ترجمہ کیا ہو جا خالصتاً اصولی بنیادوں پر فاضل متر جم نے کیا ہے۔ اس کی مثال آیتِ کریمہ' و ماکان عطاء ربک محظوداً' کا ترجمہ 'اور تیری رب کی بخشش کبھی بھی بندگی ہوئے نہیں' کیا ہے جو کہ زمانی و لفظی ہر دواعتبار سے درست اور اصولی ہے۔ (۱۱)

## ھ۔ تنوین کی انواع اور ان کے معنوی اثرات

قر آن مجید میں جو الفاظ کرہ استعال ہوئے ہیں ان پر آنے والی تنوین کی کئی اقسام ہیں۔ اور انہی اقسام کے تحت الفاظ کا ترجمہ کیا جائے توان کی تفسیر و تشر تے بہتر سمجھ آتی ہے۔ متر جم نے ترجمہ کرتے ہوئے تنوین کی جملہ اقسام کو بھی پیشِ نظر رکھا ہے اور ان کے تحت ہی تفسیر میں تونیحات پیش کی ہیں۔ تنوین کی ان اقسام میں تنوین تقلیل، تحقیر، تعظیم اور تنکیر شامل ہیں۔ ان سب کی امثلہ درج ذیل ہیں:

ا۔ توبین تحقیر: آیتِ کریمہ' جُنُدٌ مَّا هُنَالِكَ مَهْزُوْمٌ مِّنَ الْأَحْزَابِ میں 'جُنُدٌ ' پر تنوین 'تقلیل و تحقیر کے لیے ہے اس لیے ترجمہ 'ایک حقیر سالشکر' کیاہے۔ (۲۲)

٢- توين تعظيم: آيتِ كريم فَإَنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَوْبٍ مِّنَ اللهِ وَرَسُولِه ميں 'بِحَوْبٍ ' پر توين تعظيم بران اللهِ وَرَسُولِه 'ميں 'بِحَوْبٍ ' پر توين تعظيم بران اللهِ ترجمه 'بڑی جنگ 'كياہے۔ (١٣)

سر توین تقلیل: آیتِ کریمه' کمکٹلِ صَفُوَانِ علیه تراب' میں' تُوَابُ' پر تنوین تقلیل کی ہے اس لیے ترجمہ 'تھوڑی سی مٹی جی ہوئی' کیا ہے ( اللہ دیکھنے والا اسے قابل کاشت زمین خیال کرے )۔ (۲۳)

۲۷۔ تنوین تنگیر: آیتِ کریمہ 'مَتَاعٌ' میں لفظِ متاع کا ترجمہ 'کچھ (زندگی کا)سامان 'کیاہے کیونکہ تنوین تنگیر سے معلوم ہوا۔ (۱۵)

# سله مبحث سوم ؛ ترجمه قر آن کی لفظی معنویت اور اثرات

## ا صيغے كے مطابق ترجمه

مترجم (عبدالسلام بن محمد)نے صیغے کے مطابق ممکنہ تمام معانی اور حقیقی وآسان اردوترجمہ کی حتی الوسع کوشش کی ہے اور یہ کوشش بلامبالغہ ان کے ترجمہ سے چھکتی ہے۔اس بات کامفصل تذکرہ ابواب کی خاصیات اور زوائیہ حروف کی بحث میں ہوچکا ہے کہ حرف یالفظ کی زیادتی معلیٰ کی زیادتی کو لازم ہوتی ہے۔ چنانچہ انہوں نے جہاں بھی اس اصول کو پایاوہاں اس کا اطلاق کرتے ہوئے لفظ کا قریب تریں ترجمہ کیا ہے۔ اور تفسیر میں اس امر کی وضاحت بھی کی ہے۔ مثال کے طور پر 'یَسْتَفُیْتِحُوٰنَ ' کا ترجمہ 'فتح و نصرت طلب کرتے تھے' کیا ہے۔ جبکہ تفسیر اس کا ایک اور ترجمہ بھی کیا ہے جس کے متعلق لکھتے ہیں:

" یعنی نبی مَنَّالَیْمُ کی بعثت سے پہلے جب یہودی عرب کے مشرکین سے مغلوب ہوتے تو وہ دعا کیا کرتے سے کہ اے اللہ! نبی آخر الزمان جلد ظاہر ہوں، تاکہ ہم ان کے ساتھ مل کر ان کافروں پر غلبہ حاصل کریں۔ (طبری) "یَسْتَفْتِحُونَ "کا دوسرا معنی ہے ": یَفْتَحُونَ عَلَی اللّٰذِیْنَ کَفَرُواْ" فَتَحَ عَلَیْهِ (کا معنی ہے خبر دینا اور سین اور تاء مبالغہ کے لیے ہے، یعنی کافروں کو خوب کھول کر بتاتے ہے۔)" (۲۱)

ای طرح کسی بھی لفظ کے ممکنہ تمام تراجم کو مدِ نظر کرھتے ہیں تاہم ترجمہ میں اس کا قرب اللفظ ہی ذکر کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر 'ثُمَّ بَعَثُنْهُمُ لِنَعْلَمَ أَيُّ الْحِذْ بَيْن أَحضى' میں 'احصیٰ' کا ترجمہ 'زیادہ یادر کھنے والا' کیا ہے۔ تفسیر میں اس کی توجیہ بیان کرتے ہوئے کھتے ہیں؛

" یہ ترجمہ اس وقت ہے جب "اخطی " کواسم تفضیل ما نیں اور یہ معنی رانج ہے، کیونکہ باب افعال سے بھی " اُفْعَلُ " کے وزن پر اسم تفضیل آ جاتا ہے۔ دوسر المعنی اس صورت میں ہے کہ "اُخطی " کوماضی معروف قرار دیں، اس وقت معنی یہ ہو گا کہ دونوں گروہوں میں سے کون ہے جس نے اس مدت کو یاد رکھا ہے جو وہ گھہرے ہیں۔ یادر ہے کہ اللہ تعالیٰ کو گزشتہ، موجو دہ اور آئندہ ہر چیز کاعلم ہے کہ کیا ہوا، کیا ہورہا ہے اور کیا ہو گا، مگر ظاہر ہے کہ یہ علم کہ فلال کام واقع ہو چکا ہے، اسی وقت ہوسکتا ہے جب وہ کام واقع ہو جائے، یعنی تاکہ ہم اپنے علم کے مطابق اس کا واقع ہو ناجان لیں۔"(۲۵)

اسی طرح اگر ایک لفظ کا استعال کئی معانی میں ایک ہی وضع کی وجہ سے ہو تو اس میں بھی اقرب الی اللفظ معنیٰ ترجمہ میں سمو دیتے ہیں۔ مثال کے طور پر آیتِ کریمہ 'وَ اَقِیْدُوْا وُجُوْ هَکُمْ عِنْدَ کُلِّ مَسْجِدٍ ' میں لفظ 'مَسْجِدٍ ' کی وضاحت بایں الفاظ کرتے ہیں:

"(یه) مصدر میمی، ظرف زمان اور ظرف مکان تینول مراد ہوسکتے ہیں۔ مصدر میمی ہو تو اس کا معنی سجدہ بھی ہے اور نماز میں اور غرف مکان تینول مراد ہوسکتے ہیں۔ مصدر میمی ہو تو اس کا معنی سجدہ اور قراءت بھی ہے اور نماز میں قیام، رکوع، قومہ، سجدہ اور قراءت وغیرہ کے مجموعہ کو بھی "رئعۃ "کہا جاتا ہے اور سجدہ بھی اور قیام بھی۔ لینی جز بول کر کل مراد لیا جاتا ہے، تو معنی ہوگا ہر نماز میں۔ اگر مراد زمان ہو تو ہر سجدے یا نماز کے وقت اور مکان ہو تو ہر سجدے یانماز کی جگہ اینے رخ سیدھے کر لو، یعنی قبلہ کی طرف، یا جیسے اللہ کے رسول نے تھم دیا ہے اس طرح اپنے چیروں، یعنی

اپنے آپ کوسیدھاکرلواور ان کے بتائے ہوئے طریقے پر نماز پڑھو۔ (۲۸)

لفظ کے حقیقی معنی کو متعین کر کے ترجمہ میں رائج ہی شامل کرتے ہیں، جبکہ اس میں اختلافی معنی کو تفسیر میں جبکہ دیتے ہیں۔ مثال کے طور پر آیتِ کریمہ 'فَلَمَّا ٱسْلَمَا وَتَلَّه لِلْجَبِنِينِ ' میں جبین کا معنیٰ 'کنیٹی یاماتھ کی جانب' کیا ہے۔ اس کو مرجوح قرار دیتے ہوئے لکھتے ہیں؛

"عام طور پر مفسرین نے " اُلْجَبِیْنُ " کا ترجمہ پیشانی یا ماتھا کیا ہے۔۔۔۔۔۔اس مقام پر جبین سے مراد ماتھا لینا بہت بعید ہے، کیونکہ جبین کا معنی " جَبْهَةً 'ماتھے کی ایک جانب ہے۔ ہر آدمی کی دو جبینیں ہوتی ہیں۔ طبری نے اس قسم کی روایتیں نقل کرنے کے باوجود خود " وَتَلَّه لِلْجَبِیْنِ وَالْجَبِیْنَانِ مَاعَنْ یَبِیْنِ اللّٰ اَوْمِ وَمُو مَا عَنْ یَبِیْنِ اللّٰ اور دو جبینیں وہ ہیں جو " جَبْهَةٌ " پیشانی کے دائیں اور بائیں طرف ہوتی ہیں اور چبینیں ہوتی ہیں اور چبینیں ہوتی ہیں اور چبینیں ہوتی ہیں اور چبینیں ہوتی ہیں اور " جَبْهَةٌ " پیشانی ان دونوں کے درمیان ہوتی ہے۔ (۱۹)

اسی طرح آیاتِ قرآنی میں وارد مختلف اور مشکل الفاظ کی معنوی تعیین بھی کرتے ہیں۔اور ان کے متر ادفات کو بھی ذکر کر دیتے ہیں۔ مثال کے طور پر آیتِ کریمہ 'وَمِنْ ثَمَوْتِ النَّخِیْلِ وَالْاَعْنَابِ ' کی درج ذیل وضاحت کرتے ہیں:

"النّجنيل "اور "النّخلُ "اسم جنس ہيں، گجور كادر خت اگر ايك در خت واضح كرنا ہوتو "تاء "لگا ديت ہيں، "نَجنيلة "اور "نَخلَة " - "نَخلَ يَنْخُلُ "كامعنى ہے چھان كرعمدہ حصد الگ كرنا، چھانا - اس ليے بعض اہل علم كا كہنا ہے كہ چونكہ تحجور بھلوں ميں منتخب ترين پھل ہے، اس ليے اسے "نَجنيل " كہتے ہيں۔ اس كے پعض اہل علم كا كہنا ہے كہ چونكہ تحجور بھلوں ميں منتخب ترين پھل ہے، اس ليے اسے "نَجنيل " كہتے ہيں۔ اس كے پيل كا خاص الگ الگ نام ہيں، "اَلْبَكُحُ " بھر "اَلْبُسُدُ " بھر "اَلْبُسُدُ " بھر "اَلْبُسُدُ " بھر "اَلْبُسُدُ " بھر الله علم كا نام جمع كے ساتھ "وَالْاَعْنَابِ " ليا، كيونك الموركي بيثار قسميں ہيں، البتہ اس كى بيل كو عربي ميں "اَلْكُومُ " كہتے ہيں۔ "وَالْاَعْنَابِ " ليا، كيونك المُوركي بيثار قسميں ہيں، البتہ اس كى بيل كو عربي ميں "اَلْكُومُ " كہتے ہيں۔ "سَكُوا " نشہ آور چيز، بي سَكُو " اور "سُكُو " دونوں طرح پڑھا جاتا ہے، جيسے "رَشَدُ " اور "سُكُو " دونوں طرح پڑھا جاتا ہے، جيسے "رَشَدُ " اور "سُكُو " دونوں طرح پڑھا جاتا ہے، جيسے "رَشَدُ " اور "سُكُو " دونوں طرح پڑھا جاتا ہے، جيسے "رَشَدُ " اور "سُكُو " دونوں طرح پڑھا جاتا ہے، جيسے "رَشَدُ " اور "سُكُو " دونوں طرح پڑھا جاتا ہے، جيسے "رَشَدُ " اور "سُكُو " دونوں طرح پڑھا جاتا ہے، جيسے "رُشَدُ " دونوں طرح پڑھا جاتا ہے، جيسے "رَشَدُ " اور " سُكُو " دونوں طرح پڑھا جاتا ہے، جيسے "رَشَدُ " اور " سُكُو " دونوں طرح پڑھا جاتا ہے، جيسے "رَشَدُ " اور " سُكُو " دونوں طرح پڑھا جاتا ہے، جيسے " رُسُن سُكُو " اور " سُكُو " دونوں طرح پڑھا جاتا ہے، جيسے " رُسُمُ سُكُو " دونوں طرح بُنُور كُور بُنْ سُكُو " دونوں طرح بُنُور كُور بُنْ سُكُور " دونوں طرح بُنُور كُور بُنْ بُنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

لفظ کے معنیٰ کو مزید بہتر بنانے کے لیے دورانِ ترجمہ متر جم (عبدالسلام بن محمہ)نے دومزید امور کا بھی خیال رکھاہے۔اولاً ترجمہ میں آسان اردو الفاظ کا استعال کیاہے اور دوم انہوں نے فعل امر پر داخل ہونے والے لام امر کا ترجمہ' چاہیے کہ' کی بجائے لازمی اور طلب والے الفاظ سے اداکیاہے۔

اول الذكر نكته كي وضاحت كرتے ہوئے رقم طراز ہيں:

"ترجمہ زیادہ سے زیادہ آسان اردو میں کرنے کی کوشش کی گئی ہے، فارسی یا عربی الفاظ میں ترجمہ سے مطلب اداہو بھی جائے توعام آدمی فائدہ نہیں اٹھاسکتا، مثلاً بعض اردوترجمہ کرنے والوں نے' مرسلون'کا ترجمہ 'فرستاد گانِ اللی' 'کڏاب آئش' کا ترجمہ برخود غلط 'الحمید' کا ترجمہ 'ستودہ' اور 'ریب المنون' کا ترجمہ حوادثِ دہر کیاہے، اس لیے احتر از کیا گیاہے۔'' (اے)

چنانچہ انہوں نے خود گذاب آشر' کا ترجمہ' بہت جھوٹا، متکبر' 'الحمید' کا ترجمہ' بے حد تعریف والا' 'ریب المنون کا ترجمہ 'زمانے کے حوادث' کیاہے۔

جبه ثانی الذکر (لام امر کاتر جمه کرتے ہوئے اس) کے بارے میں فرماتے ہیں:

"عام طور پر امر غائب كا ترجمہ لفظ فيا بي سے شروع كياجاتا ہے۔ مثلاً وليحكم اهل الانجيل بها انزل الله فيه اور چاہيے كہ الل انجيل اس كے مطابق فيصلہ كريں جو اللہ نے اس ميں نازل كياہے، ميں نے كوشش كى ہے كہ لفظ فياہيے كے بغير امر كامفہوم ادا ہوجائے يا پھر چاہيے كے بجائے الازم ہے استعال كياجائے۔ چنانچہ اس آيت كا ترجمہ ہوگا اور لازم ہے كہ انجيل والے اس كے مطابق فيصلہ كريں جو اللہ نے اس ميں نازل كياہے ، ۔ "(۲)

الغرض مترجم نے از حد محنت اور دفت نظری سے کام لیتے ہوئے قر آنِ مجید میں آنے والے ہر لفظ کا ترجمہ اس کے صیغے کے مطابق کرنے کی کوشش کی ہے۔ اور فعل ماضی، مضارع، امر، اسم فاعل، مفعول، صفت مشبہ و مبالغہ و غیرہ کا ترجمہ، اسی طرح سیاق وسباق کی رعایت، شرط و جزاکے معنوی تعلق کا عین اصولوں کے مطابق کرنے کی سعی کی ہے اور اس میں کا فی حد تک کا میاب رہے ہیں۔

# ۵\_خاتمة البحث ونتائج تحقيق

مذكوره بالاتمام تحقيق كى روشنى مين درج ذيل نتائج برآمد موتے ہيں:

- ا۔ ترجمۃ القر آن از مولاناعبدالسلام بن محمد کی افادیت اور اس کا اسلوب برصغیر میں کیے گئے دیگر تراجم قر آنی کی نسبت بہت زیادہ مفید اور خصائص وامتیازات کی بناء پر نمایاں ہے۔
- ۲۔ موصوف نے ترجمہ میں اصولی ولغوی قواعد کا بھر پور خیال رکھاہے اور ہر لفظ کا معنی اس پر داخل عوامل (الف لام، تنوین، حروف تاکیدوغیرہ) کو مد نظر رکھ کر کیاہے۔
- سو۔ دورانِ ترجمہ الفاظ کو حقیقت سے قریب تر اور آسان وجدید اردو کے معانی و مطالب کا جامہ پہنایا ہے۔ دیگر تر اجم کی بہنایا ہے۔ دیگر تر اجم کی بہنایا ہے۔ دیگر تر اجم کی سعی بہنسبت اس ترجمہ میں لفظی جدت، معنویت میں خوبصورتی اور لفظ کے accurate معنی کو درج کرنے کی سعی کی ہے۔

# ترجمة القر آن ازعبدالسلام بن محمد کے خصائص و ممیّز ات اور تفسیر القر آن الکریم کا تحقیقی مطالعہ (حصہ اول)

- ۷۔ حروفِ زوائد کے ترجمہ کا اہتمام بھی کیا ہے اور ان کی مقصدیت کے پیشِ نظر ان کو معانی درج کیے ہیں، مثلاً باء حرفِ جارہ، مفعول مطلق وغیرہ کا معنی تاکید مقاصد کو ملحوظ رکھتے ہوئے کیا ہے۔ اسی طرح مبالغہ کے صیغوں کے معانی بھی اسی (کشرت کی) معنویت سے کیے ہیں۔
- ۵۔ دورانِ ترجمہ تشریحی و توضیحی اسلوب کو اختیار کرنے سے مکمل طور پر احتر از کیاہے اور بلاواسطہ حقیقی معلیٰ پر ہی
   دھیان مر کوزر کھاہے۔

#### 

#### حوالهجات

- ا . موصوف كاتفصيلى ترجمه ملاحظه مو: بحيثوى، محمد طيب، تذكره وخدمات علماء وشنخ الحديث بحيثه محبت، ابو هريره اكيثري، لامهور،
  - ۱۰۱۰ عن ص
  - عبد السلام بن محمد ، حافظ ، تفسير القرآن الكريم ، دارالاندلس ، لا بور ، ۱۴ ۲ ء ، جلد ا، ص ۱۵
    - ٣ تفسير القرآن الكريم، جلدا، ص١٥
    - ۳ مختار احمر سلفی، مولانا، مختار النحو، دارالسلام، لا مور، ۱۱۰ ۲ ء، ص ۱۳۳
      - ۵۔ تفسیر القرآن الکریم، جلدا، ص۱۶
        - ۲۔ جلد ۳،ص کے
        - ۷۔ جلدا، ص۱۳۹
        - ۸۔ جلد ۳، ص۸۴۲
          - 9۔ جلدا، ص۳۲
    - ا۔ فاضل صالح، ڈاکٹر، معانی النحو، دارالفکر، اردن، • ۲ء، جلدا، ص ۱۱
      - اا۔ تفسیر القرآن الکریم، جلدا، ص۵۴
        - ۱۲ جلدا، ص۵۹
        - ۳۱۰ جلدا، ص۲۸
        - ۱۳ جلدا، ص۵۱
        - ۱۵۔ جلدا، ص۱۲۱)
        - ۱۲۔ جلدا، ص۸۲۰
        - ےا۔ الدا، ص٠١
        - ۱۸ جلدا، ص۲۷۳
        - 19\_ جلدیم، ص۲۷۹

# ترجمۃ القر آن از عبد السلام بن محمد کے خصائص و ممیّز ات اور تفسیر القر آن الکریم کا تحقیقی مطالعہ (حصہ اول)

- ۲۰۔ جلد سی ص ۱۳۷ ۲ ۲۸۷
  - ۲۱\_ جلدا، ص•ا
  - ۲۲ جلد۲، ص۱۵۹
  - ۲۳ جلدا، ص ۲۹
  - ۲۲- جلد ۳، ص۲۱۰
  - ۲۵۔ جلد۲،ص۲۷۴
    - ۲۷۔ جلدا، ص۳
  - ۲۷\_ جلدا، ص۱۸۱
  - ۲۸\_ جلد۲،ص۱۷
  - ۲۹\_ جلدا، ص۱۸۲
  - ۳۰ جلدا، ص۱۹۱
  - اسه جلدا، صهمه
  - ۳۲\_ جلدا، صاا
  - ۳۳\_ جلدا، ص۲۰
  - ۳۳ جلد ۲، ص۱۰
    - ۵سه جلدا، ص
  - ۳۷\_ جلدیم، ص۲۹۸
  - ۲۳ جلد۲، ۳۷
  - ۳۸\_ جلدا، ص۱۳۶
  - وسر جلدس، ص ۱۵
  - ۰۷ جلد۲،ص۲۸۸
  - ا۴\_ جلد۲، ص۱۲۳
  - ۲۷۔ جلد ۳، ص۲۲۸
  - ۳۳ جلد۲،ص۲۲۸
  - ۳۲، جلد۲، ص۲۳
  - ۴۵\_ جلد۲،ص۱۹۵
  - ۳۱۱ جلد۲، ص۱۱۱
  - ۲۸\_ جلدا، ص۲۸۳
  - ۴۸ جلد۲،ص۵۵۳

# ترجمة القر آن ازعبدالسلام بن محمد کے خصائص و ممیّز ات اور تفسیر القر آن الکریم کا تحقیقی مطالعہ (حصہ اول)

- وهم جلده، ص ۸۳۹
- ۵۰\_ جلدا، ص۳۲
- ۵۱\_ جلد ۲، ص۱۲۹
- ۵۲\_ جلدا، ص۱۶۶
- ۵۳ جلد۲،ص ۹۹۹
- ۵۴\_ جلد۲،ص۲۷
- ۵۵۔ جلد ۲، ص ۲۰
- ۵۲\_ جلدا، ص۳۹
- ۵۷۔ جلد ۲، ص ۳۹
- ۵۸\_ جلد جلد۲،ص۱۲۵
  - ۵۹۔ جلد ۲، ص۵۹۲
  - ۲۰\_ جلد ۳، ص۱۱۱
  - ۲۱ جلد ۲، ص ۲۹۵
  - ۲۲\_ جلد ۳، ص ۸۱
  - ۲۳۰ جلدا، ص۲۳۰
  - ۲۱۷ جلدا، ص۲۱۷
  - ۲۵\_ جلدا، ص۲۱
  - ۲۲\_ جلدا، ص۹۴
  - ۲۷\_ جلد۲،ص۵۲۵
  - ۲۸\_ جلدا، ص۲۲۰
  - ۲۹\_ جلد ۳، ص ۷۹۷
  - ۵۷۔ جلد۲، ص۲۹۳
  - اک۔ جلدا،ص۱۴
  - ۲۷\_ جلدا، ص۱۴